i

-

Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

KONSEP MASLAHAH AL-JUWAINI DALAM KITAB
AL-BURHAN FI USHUL AL-FIQH PADA PENYELESAIAN

Abstact

Received:
12-12-2023
Revised:
05-01-2024
Published:
20-07-2024

KASUS BAYI TABUNG

Arif Sugian

Pascasarjana Universitas PTIQ Jakarta

arif.sugian@mbhs.ptig.ac.id

This research applies qualitative research methods with a focus
on literature analysis, which allows in-depth exploration of
various sources that discuss the topic of IVF according to al-
Juwaini's views. The data collected is then systematically
analyzed to gain a deeper understanding of the subject of this
research. Within the framework of al-Juwaini's concept of
maslahah in Al-Burhan fi Ushul Figh, the use of IVF with the
use of sperm and ovum from a married couple is permitted due
to the urgent need in the context of marriage. However, when
it involves the utilization of another woman's womb to
transfer embryos, ethical and legal issues arise such as the
unclear status of offspring in terms of nasab, inheritance, and
the psychological impact on all parties involved. Therefore, the
use of IVF by taking sperm or ovum from a donor and
implanting the embryo into another woman's womb is
condemned as haram in the perspective of Islamic law.

Keywords: The Consept of Maslahah, Al-Juwaini, Al-Burhan fi Ushul Al-Figh,

IVF Cases
Abstrak

Diterima:
12-12-2023
Direvisi:
05-01-2024
Dipublikasi:
20-07-2024

Penelitian ini menerapkan metode penelitian kualitatif dengan
fokus pada analisis pustaka, yang memungkinkan eksplorasi
mendalam terhadap berbagai sumber yang membahas topik
bayi tabung menurut pandangan al-Juwaini. Data yang
terkumpul  kemudian dianalisis secara sistematis untuk
mendapatkan pemahaman yang lebih mendalam tentang
subjek penelitian ini. Dalam kerangka konsep maslahah al-
Juwaini dalam kitab Al-Burhan fi Ushul Figh, penggunaan
bayi tabung dengan pengqunaan sperma dan ovum dari
pasangan suami-isteri diizinkan karena adanya kepentingan
mendesak  dalam  konteks pernikahan. Namun, ketika
melibatkan pemanfaatan rahim wanita lain untuk mentransfer
embrio, timbul masalah etis dan hukum seperti ketidakjelasan
status keturunan dalam hal nasab, kewarisan, dan dampak
psikologis bagi semua pihak yang terlibat. Oleh karena itu,
penggunaan bayi tabung dengan pengambilan sperma atau
ovum dari donor dan penanaman embrio ke rahim wanita lain

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 199


mailto:arif.sugian@mhs.ptiq.ac.id

Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

dihukumi sebagai haram dalam perspektif hukum Islam
Katakunci: Konsep Maslahah, Al-Juwaini, Al-Burhan fi Ushul Al-Figh, Bayi
Tabung

PENDAHULUAN

Kasus bayi tabung atau fertilisasi in vitro (IVF)
merupakan salah satu isu medis dan etis yang semakin
menjadi sorotan dalam ranah hukum Islam kontemporer.
Teknologi reproduksi seperti bayi tabung telah
menghadirkan tantangan baru terhadap pemahaman
tradisional terkait hukum Islam, khususnya dalam hal
reproduksi manusia.

Istilah "bayi tabung" merujuk pada proses pembuahan
diluar tubuh (in vitro fertilization/IVF) yang kemudian
menghasilkan kehamilan dan kelahiran.! Metode ini telah
memberikan harapan bagi pasangan yang mengalami
kesulitan dalam mendapatkan keturunan, namun juga
memunculkan sejumlah pertanyaan kompleks, terutama
dalam konteks pemahaman hukum Islam.2

Dalam upaya mencari pemahaman yang mendalam
dan solusi yang sesuai dengan prinsip-prinsip hukum Islam,
para cendekiawan agama telah menghadirkan berbagai
pendekatan dan metode interpretasi.

Salah satu figur cendekiawan yang memiliki
kontribusi penting dalam ilmu ushul figh, terutama dalam
hal metode penafsiran hukum Islam, adalah Abu al-Ma'ali
al-Juwaini (1028-1085 M). Al-Juwaini dikenal dengan
karyanya yang monumental, Kitab Al-Burhan fi Ushul al-
Figh, di mana ia menyajikan metodologi dan prinsip-prinsip

! David Mortimer Oozoa, MALE AND SPERM FACTORS THAT
MAXIMIZE IVF SUCCESS, ed. R. John Aitken (Inggris: CAMBRIDGE
UNIVERSITY PRESS, 2020), hlm 3.

2 Muh Idris, “Bayi Tabung Dalam Pandangan Islam,” Jurnal Al-Adl
12, no. 1 (2019): hlm 64.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 200



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

tafsir hukum yang sangat berpengaruh dalam pemahaman
hukum Islam.3

Dalam konteks kasus bayi tabung, penafsiran Al-
Juwaini dalam Kitab Al-Burhan fi Ushul al-Figh menjadi
sangat relevan. Al-Juwaini menawarkan pendekatan
metodologis yang kuat dan sering kali diterapkan untuk
menyelesaikan = masalah-masalah  kontemporer dalam
kerangka hukum Islam. Oleh karena itu, penelitian yang
mengeksplorasi pandangan Al-Juwaini tentang bayi tabung
dan aplikasinya dalam hukum Islam menjadi sangat
penting.

Pada pendahuluan ini, akan diuraikan latar belakang
kasus bayi tabung, mengenalkan figur Al-Juwaini dan
karyanya yang berpengaruh, serta memberikan gambaran
tentang relevansi penafsirannya terhadap penyelesaian
kasus bayi tabung dalam konteks hukum Islam. Dengan
memahami pandangan Al-Juwaini, diharapkan kita dapat
mendapatkan wawasan yang lebih dalam dalam menangani
isu-isu kontemporer seperti bayi tabung dalam kerangka
hukum Islam

METODE

Penelitian ini menggunakan metode penelitian
kualitatif dengan fokus pada desain penelitian berupa kajian
pustaka, yang dikenal juga sebagai [library research.
Pendekatan kualitatif ini memungkinkan peneliti untuk
menjalankan sebuah eksplorasi mendalam terhadap data
yang diperoleh dari berbagai sumber, seperti buku dan
buku-buku yang membahas tentang pembahasan bayi
tabung menurut al-Juwaini# Data yang terkumpul dari

3 Muhammad Syarif Hasyim, “Al-Asy’ariyyah: Studi Tentang
Pemikiran Al-Bagqillani, Al-Juwaini, Al-Ghazali,” Hunafa 2, no. 3 (2005): hlm
217.

4 Adhi Kusumastuti and Ahmad Mustamil Khoiron, Metode Penelitian

Kualitatif (Issue Metode Penelitian Km/z'mz‘z'zz, Lenbaga Pendidikan Sukarno Pressindo

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 201



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

sumber-sumber ini kemudian dianalisis secara cermat dan
mendalam, dengan tujuan untuk mengekstraksi pemahaman
yang lebih mendalam tentang subjek penelitian ini. Hasil
analisis data tersebut disajikan secara deskriptif dan analitik,
sehingga membentuk dasar yang kuat untuk kesimpulan
yang ditarik dalam penelitian ini.

PEMBAHASAN
Sekilas Tentang Imam al-Juwaini
Imam al-Haramain al-Juwaini memiliki nama asli Abu

Al-Ma’ali Abdul Malik bin Abdullah bin Yusuf al-Juwaini al-
Naisaburi, beliau dinisbatkan pada Juwain dan Naisaburi,
kota di Persia yang terletak di Iran bagian utara. Menurut
mayoritas ahli sejarah, ia dilahirkan pada tanggal 18
Muharram 419 H. Terdapat perbedaan pendapat mengenai
tahun kelahiran beliau, dimana Ibn Atsir menyebutkan
tahun 410 H, sementara Ibn Jauzi menyebutkan tahun 417 H.
Riwayat yang lebih kuat adalah dari Ibn Jauzi karena
keduanya hidup dalam periode yang bersamaan, dengan Ibn
Jauzi menjadi murid al-Juwaini. Al-Juwaini meninggal pada
tahun 478 H, setelah hidup selama 59 tahun.>

Dalam bidang pendidikan, fokus utamanya adalah
belajar dari ayahnya, Abdullah bin Yusuf, seorang ulama
terkenal dalam bidang Figh, Ushul Figh, Bahasa, dan Sastra
Arab. Dia mewarisi pengetahuan dari ayahnya melalui
proses belajar.c Meskipun menjadi guru setelah kematian

(Semarang: Lembaga Pendidikan Sukarno Pressindo, 2019), hlm 2-3,,
http://fip.um.ac.id/wp-content/uploads/2015/12/3_Metpen-
Kualitatif.pdf.

5 Ikhsan Nur Rizqi, “Maqashid Syari > Ah Perspektif Imam Haramain
Al -Juwayni” 7 (2021): hlm 114.

¢ Hasyim, “Al-Asy’ariyyah : Studi Tentang Pemikiran Al-Baqgillani, Al-
Juwaini, Al-Ghazali,” hlm 7.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 202



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

ayahnya, dia tetap berusaha terus meningkatkan ilmu
pengetahuannya. Dia mempelajari Figh dan teologi aliran
Asy'ariyah dari Al-Isfiraini, serta Figh mazhab Syafi'i dan
Ilmu Hadits dari Al-Baihaqi. Dia juga menghadiri majelis
yang dipimpin oleh Al-Khabbazi untuk mempelajari Ilmu
Al-Qur'an.”

Pada masa pemerintahan Bani Saljuk, dia menjadi
buronan karena pemerintahan mengeluarkan perintah untuk
menangkap tokoh-tokoh aliran Asy'ariyah. Dia melarikan
diri dan tinggal beberapa tahun di Mekah, di mana dia
menjadi pengajar di Makkah dan Madinah, sehingga
mendapat julukan Imam al-Haramain.8

Imam al-Haramain memiliki beberapa murid yang
terkenal, di antaranya adalah Hujjah al-Islam, Imam Abu
Hamid bin Muhammad al-Ghazali al-Thusi,® Imam Abu
Nashr Abdur Rahim bin Abdul Karim bin Hawazin al-
Qusyairi yang terkenal karena karyanya yang monumental
"Risalah al-Qusyairiyah", dan Imam Abu al-Hasan Ali bin
Muhammad al-Thabari yang merupakan seorang ahli hadits,
tafsir, ushul, dan figih Syafi'i. Karya-karya beliau yang
terkenal antara lain Ahkam al-Qur'an dan Syifa'u al-
Mustarsyidin.10

7 Imam al-Haramain Abu al-Ma’ali Abdul Malik ibn Yusuf Al-
Juwaini, “Al-Burhan Fi Usul Al-Figh,” Two Parts in One Volume (Qatar: Qatar
University, 1997), hlm 24,
http://scholat.google.com/scholar?hl=en&btnG=Seatrch&q=intitle: Al-
Buthan+Fi+Usul+al-Figh#0.

8 Hadariansyah Abu Bakar, “Konsep AfAl Al-Ibad Dalam
Pemikiran Teologi Tokoh-Tokoh Besar Aliran Asy’Ariyah,” I/mn Ushuluddin
8, no. 1 (2009): hlm 55-56; Moh Bahrudin, I/mu Ushul Figh, Journal of Chemical
Information and Modeling, vol. 53, 2019, hlm 19.

9 MA Sarwat Ahmat, Lc., “Maqoshid Syati’ah,” Jurnal Skripsi, 2019,
hlm 30.

10" Rizqi, “Maqashid Syari > Ah Perspektif Imam Haramain Al -
Juwayni,” hlm 115.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 203



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

Karya-karya Imam al-Juwaini
Imam al-Haramain al-Juwaini, atau dikenal sebagai

Imam al-Haramain al-Juwaini, adalah seorang ulama besar

dalam tradisi Sunni yang hidup pada abad ke-11 Masehi.

Dia memiliki banyak karya yang berpengaruh dalam

berbagai bidang ilmu Islam, terutama dalam bidang fiqih,

ushul figh, dan ilmu kalam. Beberapa karya terkenal yang
ditulis oleh Imam al-Juwaini antara lain:

1. Tafsir: Tafsir al-Qur’an al-Karim

2. Hadis: al-Arab’an (Ahadith Mukhtarah)

3. Usal al-Figh: Al-Burhan fi Usal al-Figh, Al-Irshad fi Usal
al-Figh, Al-Waraqat, Kitab al-Mujtahidin, Kitab Mughith
al-Khalq fi Ikhtiyar al-Ahaqq dan Risalah fi al-Taqlid wa
al-Ijtihad.11

4. Kalam: Al-Irshad fi Qawati’ al-Adillah wa Usal al-I"tigad,
Shifa” al-“Alil fi Bayan ma Wagqa‘a fi al-Tawrat wa al-Injil
min al-Tabdil, Luma“ al-Adillah fi Qawati’ “Aqa’id Ahl al-
Sunnah wa al-Jama‘ah, Masa’il al-Imam ‘Abd al-Haqq al-
Sigali wa Ajwibatuha li al-Imam Abu al-Ma‘ali dan Al-
Talkhis fi al-Usal

5. Figh: Nihayat al-Matlab fi Dirayat al-Madhhab,
Munazarah fi al-ljtihad fi al-Qiblah, Fi Zawaj al-Bikr, Al-
Silsilah fi Ma'rifat al-Qawlayn wa al-Wajhayn ‘ala
Madhhab al-Shafi‘i, Risalah fi al-Figh dan Mukhtasar al-
Nihayah

6. Ilmu perbedaan mazhab (‘ilm al-khilaf): Al-Durrah al-
Mudi'ah fi ma Waqga’a min Khilaf Bayn al-Shafi‘iyyah wa
al-Hanafiyyah dan Ghunyat al-Mustarshidin fi al-Khilaf

11 Asep Hedi Turmudi, “Sejarah Pemikiran Ushul Figh (Menuju
Metode Penemuan Hukum Islam Kontekstual),” Foramadiabi: Jurnal Kajian
Pendidikan ~ Dan  Keislaman 11, no. 2 (2019): hlm 2106,

httEs://doi.org/lO.46339/foramadiahi.v1 1i2.205.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 204



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

7. lImu perdebatan (‘ilm al-jadal): Kitab al-Kifayah fi al-
Jadal

8. Psikologi: Kitab al-Nafs

9. Retorika: Diwan Khutabihi al-Minbariyyah

10. Nasehat: Qasidah yang berisi wasiat buat anak-anaknya.12

Pengenalan Kitab Al-Burhan Fi Ushul Figh
A. Pengantar Kitab

Dalam pengantarnya beliau menyampaikan metode
dan prosedur yang digunakan dalam menyusun kitab ini,
yaitu sebagai berikut:

1. Syekh Al-Imam Abu Al-Ma'ali, Imam Dua Masjid Suci,
mengatakan bahwa setiap orang yang mencoba
memahami suatu seni ilmu harus memahami esensi dan
sumber-sumber dari seni tersebut, serta berusaha untuk
mengungkapkan kebenaran tentang seni tersebut, seperti
seni membuat pukulan. Jika sulit, ia harus berusaha
memahami pendekatan yang berbeda-beda, dengan
tujuan untuk mendalami seni tersebut sambil tetap
memperkaya pengetahuan umum dari ilmu yang ia
pelajari.

2. Ketika kita bicara tentang ilmu dunia, kita merujuk pada
pengetahuan tentang berbagai aspeknya, fakta-fakta,
peristiwa-peristiwa, hal-hal baru, sifat-sifat yang
mungkin atau tidak mungkin, dan apa yang diizinkan
dalam konteks tersebut. Ilmu ini juga mencakup
pemahaman tentang perbedaan antara nubuat dan
mukjizat, serta hukum-hukum yang terkait dengan
nubuat. Ini melibatkan pemahaman tentang perbedaan

12 Nasiri Nasiri, “Menela’ah Konsep Maqasid Al-Shari ‘Ah Al-
Juwayni Dalam Kitab Al-Burhan Fi Usul Al-Figh,” Syakbuna: Jurnal
Pendidikan Dan Pranata Islam 6, no. 2 (2015): hlm 103-104.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 205



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

antara pengetahuan dan keyakinan, bukti dan asumsi,
serta proses penalaran.

. Bagian yang penting dalam kaidah fikih dalam konteks
bahasa Arab adalah pemahaman tentang makna kata-
kata, yang seseorang tidak akan sepenuhnya
menguasainya  kecuali setelah menjadi peneliti
independen dalam bahasa Arab.

. Salah satu aspek penting dalam studi figih adalah
pemahaman terhadap makna-makna di balik dalil-
dalilnya. Kita tidak dapat menguasai dalil-dalil tersebut
tanpa memahami substansi yang terkandung di
dalamnya. Oleh karena itu, penting bagi kita untuk
memperoleh pemahaman yang lebih dalam melalui
contoh-contoh yang diberikan dalam ilmu figih pada
setiap mata pelajarannya.

. Jika ditanya tentang prinsip-prinsip dasar fiqih,
jawabannya adalah bahwa prinsip-prinsip tersebut
terdapat dalam dalil-dalilnya. Dalil-dalil figih dapat
berupa dalil-dalil yang diterima melalui pendengaran,
dan terbagi menjadi beberapa jenis, termasuk teks Kitab,
teks Sunnah Mutawatir, ijma’ (konsensus), dan dokumen-
dokumen lainnya. Semua ini dianggap sebagai wahyu
dari Tuhan Yang Maha Esa, dan dari sini prinsip-prinsip
figih diturunkan.

. Jika dikatakan bahwa rincian riwayat tunggal dan
analoginya hanya mencakup prinsip-prinsip dan tidak
bersifat mutlak, maka kami menyatakan bahwa para ahli
hukum memiliki hak untuk menjelaskan hal tersebut
secara tegas, namun harus dicatat dengan jelas sehingga
maknanya dapat dipahami dengan baik dan dapat
dikaitkan dengan dalil-dalil yang relevan.

. Sebelumnya  kami  telah  menjelaskan = bahwa
yurisprudensi adalah ilmu tentang keputusan-keputusan

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 206



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

hukum. Sekarang kami akan menguraikan arti
keputusan-keputusan tersebut secara umum, dan
kemudian kami akan memperinci lebih lanjut.

. Ketika hukum ditambahkan pada suatu hubungan, itu

bukanlah sifat yang tetap. Contohnya, jika kita
menyatakan bahwa minum minuman beralkohol itu
haram, larangan tersebut bukanlah sifat intrinsik dari
minuman itu sendiri. Ketika kita mengharuskan minum
pada situasi tertentu, itu seperti mengonsumsi minuman
yang diharamkan pada waktu yang diperbolehkan.
Pengertian 'haram' berkaitan dengan larangan, sementara
'wajib'  berkaitan dengan perintah, dan bukan
berdasarkan sifat-sifat intrinsik dari objek tersebut. Ini
mirip dengan menyatakan bahwa sesuatu diketahui,
dengan keyakinan bahwa hal tersebut tidak memiliki sifat
yang melekat pada pengetahuan itu sendiri.

. Dalam hukum syariat, terdapat aspek-aspek kejelekan

dan kebaikan, yang keduanya merujuk pada perintah dan
larangan. Oleh karena itu, tidak ada satu pun hukum dari
Tuhan yang Maha Esa yang buruk, sebagaimana tidak
ada sesuatu pun yang secara inheren baik.

10.Kaum Mu'tazilah membagi amalan menjadi dua kategori,

B.

dan mereka berpendapat bahwa hukum keburukan dan
kebaikan dapat dibuktikan berdasarkan akal, tidak
bergantung pada perintah dan larangan. Kemudian,
mereka membagi kategori tersebut menjadi dua bagian,
dan mereka berpendapat bahwa dalam salah satunya,
keburukan dan kebaikan dapat dikenali melalui intuisi
akal.1?

Karakteristik Kitab

13 Al-Juwaini, A~Burban Fi Ushul Figh, ed. Saleh bin Muhammad bin

"Uwaidhah (Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah, n.d.), jilid 2, hlm 7-9.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 207



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

‘Abd al-Azim al-Dib menjelaskan bahwa kitab al-
Burhan dianggap sebagai salah satu karya terpenting dalam
sejarah perkembangan Usul al-figh, bahkan dalam sejarah
pemikiran Islam secara keseluruhan. Yang membuatnya
istimewa adalah pengungkapan berbagai pandangan ulama
Usul al-figh yang hidup sebelum al-Juwaini.

Banyak karya ulama sebelumnya dalam bidang usul
al-figh yang telah hilang, namun sebagian dari pandangan
mereka dijelaskan oleh al-Juwayni dalam karyanya ini.
Contohnya adalah gagasan-gagasan dari Abu Bakr al-
Bagilani, Ibn Fawrak, al-Qadi ‘Abd al-Jabbar, dan Abu ‘Al
al-Juba‘1.14

Jika kitab al-Waragqat karya al-Juwayni memperhatikan
kesesuaian antara aliran-aliran kalam dan madzhab-
madzhab figh terutama dalam kaidah-kaidah dan prinsip-
prinsip usul yang kuat, maka kitab al-Burhan berfokus pada
perbedaan dengan lebih rinci dan panjang. la menguraikan
perbedaan tersebut dengan menggunakan dalil sebagai
dasar, menganggap dalil sebagai sumber perbedaan, bukan
sebaliknya. Terlihat jelas adanya keterkaitan erat antara ilmu
usul al-figh dan ilmu usul al-din.

Kitab ini memiliki prinsip-prinsip yang terorganisir
dengan baik, tidak hanya merujuk pada dirinya sendiri
tetapi juga kepada karya-karya al-Juwayni lainnya,
menunjukkan kohesi dalam proyeknya secara keseluruhan.
Bahkan, ia juga mengakui dan mengutip kitab-kitab usul al-
figh dan kalam yang ada sebelumnya, seperti al-Asalib, al-
Istiqgsa dan al-Tafkir wa al Tabarru karya al-Juwayni, al-
Intisar fi “Ulum al-Qur’an karya al-Baqilani, Syarah al-Umad

14 Nasiri, “Menela’ah Konsep Maqasid Al-Shari ‘Ah Al-Juwayni
Dalam Kitab Al-Burhan Fi Usul Al—Fiﬂh,” hlm 118.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 208



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

dan al-Mughni karya Al-Qadhi ‘Abd al-Jabbar, Jawab al-
Masa’il al-Basriyyah karya al-Asy’ari, al-Risalah karya al-
Syafi’i, Sirr Sana’at al-A’rab karya Ibn Jani, Majmu’at ibn
Fawrak karya Ibn Fawrak dan Dawawin al-Hadhaliyyin
karya al-Juba’l al-Hadhaliyyin.1>

C. Sistematika Kitab
Kitab al-Burhan memiliki dua volume dan satu

tambahan (Mulhaq) yang mencakup: Pendahuluan
(mugaddimah), Bukti (al-Bayan) seperti Al-Qur'an dan
Sunnah, Sumber lainnya seperti Ijma, Qiyas dan Istidlal,
Ta’arudh dan Tarjih sedangkan tambahannya (Mulhaq)
terdiri dari Jjtihad dan Fatwa.

No | Volume Bagian Pembahasan

1 1 Pendahuluan | al-Juwayni menjelaskan
metode yang digunakan,
disertai dengan penjelasan
tentang sumber-sumber
utama usul figh, yaitu ilmu
kalam, bahasa Arab, dan
ilmu figh. Selanjutnya,
diuraikan pengertian figh
dan wusul figh, hukum-
hukum Syariah, baik dan
buruk (al-husn wa al-
qubh), masalah taklif, dan
dilanjutkan dengan
pembahasan mengenai

15> Mohamad Zaenal Arifin, “Penyelesaian Hukum Sewa Rahim Pada

Program Bayi Tabung Perspektif Kitab Al-Burhan Fi Ushul Al-Figh Karya

Imam Al-Juwaini,” Syarie 3, no. 3 (2020): hlm 38, https://stai-binamadani.e-
journal.id/Syarie/article/view/162.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,

Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 209




Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

ilmu, cakupannya, dan
dalil-dalilnya. Bagian ini
ditutup dengan
pembahasan tentang hal-
hal yang hanya dapat
dicapai oleh akal, yang
dapat diketahui melalui
pemberitaan (al-sam'), dan
hal-hal yang dapat dicapai
melalui kedua-duanya,
yaitu akal dan pemberitaan.

Pertama
(Al-Bayan)

Bagian ini terdiri dari 7 bab
dan 19 pasal yang secara
keseluruhan membahas
masalah Al-Qur'an dan
Sunnah sebagai sumber
hukum, metode perumusan
hukum dari keduanya,
yang disebut dalilat, atau
dalilat al-alfaz atas
maknanya. Al-Juwayni
secara rinci membahas
pengertian Al-Bayan dan
tingkatannya. Pembahasan
juga  meliputi  kaidah-
kaidah dalilat dan
penetapan hukum, seperti
kajian tentang al-amr, al-
nahyi, al-mutlaq, dan al-
mugayyad, serta
pembagian lafaz dari segi
kejelasan tujuannya, seperti
al-nass, al-zahir, dan al-
mujmal;  takhsis  nad
macam-macam takhsis.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,

Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 210




Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

Kedua (Ijma)

membahas tentang ijma
dan permasalahannya.

Ketiga (Qiyas)

Bagian ini terdiri dari 5 bab
dan 13 pasal. Pada
pendahuluan bagian ini, al-
Juwayni menjelaskan
kedudukan giyas dan
urgensinya, serta gambaran
sulit dan kompleksnya
permasalahan qiyas ini
sehingga memerlukan
ketelitian dalam
pemahaman dan
penerapannya. Dalam
pembahasannya  tentang
qiyas, ia membahas hakikat
qiyas, pembagian qiyas,
'illat, dan penolakan
terhadap giyas.

Keempat
(Istidlal)

membahas konsep istidlal
dengan wuraian mengenai
perbedaan pendapat di
kalangan ulama mujtahid
tentang istidlal, khususnya
mengenai al-istihsan dan
al-maslahah  al-mursalah.
Pembahasan mengenai
istidlal ini diakhiri dengan
uraian tentang al-istihab.

Kelima
(Ta’arudh dan
Tarjih)

membahas tentang tarjih
dalam kaitannya dengan
ta'arudh, termasuk topik al-
naskh dan al-takhsis.

Mulhaq

Keenam
(Iitihad)

Menjelaskan tentang ijtihad
dan mujtahid

Tasyri’: Journal of Islamic Law,

Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 211




Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

8 Ketujuh membahas al-fatwa dan al-
(Fatwa) mustafti.’o

D. Metode Maslahah dalam Istinbath Hukum Imam al-
Juwaini
Secara bahasa Maslahah sama dengan al-Salah,

merupakan kata benda dari kata kerja saluha yang berarti
lawan dari kerusakan, selamat dari cacat, kebaikan, benar,
istiqamah atau dipergunakan untuk menunjukkan seseorang
atau sesuatu itu baik, benar, sempurna, terpuji, berguna,
jujur dan tulus.'”

Sementara al-Ghazali menjelaskan maslahah sebagai
sesuatu yang mengandung kemanfaatan, baik dengan cara
meraih atau mewujudkan berbagai faidah dan kenikmatan,
atau dengan cara menolak dan memelihara diri, seperti
menjauhkan diri dari berbagai kemudharatan dan
kepedihan.1s

Dalam memulai karya monumentalnya dalam bidang
usul fikih dengan al-Burhan, al-Juwayni telah menyinggung
dan mendiskusikan konsep maslahah. Pembahasan tentang
maslahah dalam karyanya tersebut menunjukkan bahwa
maslahah adalah tema yang serius diperbincangkan oleh
para ulama pada zamannya (abad ke-5 H/ke-1 M). Namun,
saat ini belum dapat dipastikan kapan secara tepat istilah
maslahah pertama kali muncul.

16 Al-Juwaini, A/-Burban Fi Ushul Figh, hlm 1443.

7 Ibn Taimiyyah, Jami’ Al-Masa’il, ed. Muhammad Aziz Syams
(Beirut: Dar Ibn Hazm, n.d.), jilid 6, hlm 53; Badr Al-Din Al-Zarkasyi,
Tasynif Al-Masami’ Bi Jam'il Jawami’ 1i Tajuddin Al--Subkiy, ed. Abdul Aziz
(Mesir: Maktabah Qurtubah, n.d.), jilid 3, hlm 8.

18 Abid bin muhammad Al-Sufyani, As-Tsabat Wa As-Syunmul Fi Al-
Syariah Al-Islamiyyah (Mekkah: Maktabah al-manarah, n.d.), hlm 414.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 212




Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

Al-Juwaini memperdebatkan konsep maslahah ini
dalam konteks maqasid al-syari'ah. Dia menggambarkan
topik ini secara komprehensif dan mendalam, terlihat dari
penggunaannya yang konsisten terhadap istilah-istilah
seperti al-maqgsad dan al-qasd dalam karya al-Burhan fi Usul
al-Figh. Penggunaan istilah tersebut juga diperkuat oleh al-
Juwaini dengan menyertakan al-ghard dan al-aghrad. Sebagai
contoh, al-Juwaini menjelaskan tujuan syariat dalam
menetapkan pernikahan untuk melindungi kedua pasangan
dari perbuatan zina dan mencapai berbagai kemaslahatan
lainnya.1®

Selain itu, al-Juwaini juga menekankan pentingnya
memahami dan menjaga maqasid al-syari'ah itu sendiri. Ini
terlihat dalam tanggapannya terhadap pandangan al-Ka'bi,
seorang tokoh Mutazilah, yang menolak konsep perbuatan
yang diperbolehkan (mubah) dalam Islam. Al-Juwaini
berpendapat bahwa setiap tindakan memiliki tujuan dan
maksud tertentu, baik itu perintah, larangan, atau perbuatan
yang diperbolehkan. Misalnya, larangan terhadap =zina
bukan hanya untuk menghindari zina itu sendiri, tetapi juga
untuk mencapai tujuan lain yang baik.

Al-Juwaini juga menyebut maslahah sebagai tujuan
dalam menetapkan hukum, yang ia sebut sebagai
munasabah. Oleh karena itu, dalam merumuskan hukum
untuk suatu kasus, langkah yang dilakukan adalah
merumuskan tujuan yang munasabah. Hal ini berdasarkan
pemahaman bahwa setiap tindakan yang berhubungan
dengan hukum syari' memiliki tujuan dan maksud tertentu.

19 Nawir Yuslem, “Al-Burhan Fi Ushul Al-Figh: Kitab Induk Usul
Fikih (Konsep Mashlahah Imam Al-Haramain Al-Juwayni Dan Dinamika
Hukum Islam),” 2007, hlm 152.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 213



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

Al-Juwaini menekankan pentingnya memperhatikan aspek
kemaslahatan dan indikatornya dalam menetapkan hukum
berdasarkan dalil yang ada.20

Al-Juwaini menegaskan bahwa maslahah yang dapat
diterima adalah yang sejalan dengan tujuan dan prinsip-
prinsip syari'ah, yang menurutnya dapat dikelompokkan ke
dalam lima kategori. Kelima kategori prinsip syari'ah
tersebut adalah sebagai berikut:
1. Maslahah Tingkatan Pertama

a2y Y (5500 ol ) ate Jaiall gl Jgy Jol 525 obas Jan Lo
s AN sl A My Lalall Ll AW A .

Lo ozl

Pertama, adalah maslahah yang urgennya dipahami
oleh akal dan merupakan asal. ini terkait dengan kebutuhan
dasar manusia yang harus terpenuhi untuk menjaga
kehidupan dan ketertiban umum, misalnya kewajiban
hukum qisas untuk melindungi nyawa manusia dan
mencegah ancaman terhadap keselamatan.2!

Jadi, dapat disimpulkan bahwa maslahah kategori
pertama ini berkaitan dengan kebutuhan dasar manusia
(dharuriyyah) yang dianggap sesuai dengan tujuan utama
syariah, yaitu untuk memelihara kehidupan manusia dan
ketertiban umum. Dengan kata lain, kebutuhan dasar

20 Alauddin Abu Hasan Al-Hambali, AL Tabbir Syarah Al-Tabrir Fi
Ushul Figh, Pertama (Riyadh: Maktabah Al-Rusyd, n.d.), jilid 7, hlm 371.

2V Al-Juwaini, A/-Burhan Fi Ushul Figh, jilid 2, hlm 79; Ibn Ashur,
Magashid Syariah Al-Islamiyah, ed. Muhammad al-Habib bin Abu Al-Khaujah

(Qatar: Wizarah al—Awgﬁf wa as-Shu’an al-Islamiyah, 2004), !'ﬂid 2, hlm 84.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 214



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

tersebut mencakup semua hal yang harus dipenuhi dan
dijaga dalam kehidupan ini, sehingga kegagalan dalam
memenuhinya akan mengakibatkan keruntuhan atau
gangguan dalam kehidupan seseorang.

2. Maslahah Tingkatan Kedua
Bledl el o 1y 3 pall e ] s Yy lll ol ey L
SN day 18k o il oo STl ) Gl s o e Ll
3 Aol 5yl o Bl s 30l Gl 0l Al e e L

2&3 CJ\

Kategori kedua adalah maslahah yang berkaitan
dengan kebutuhan umum atau hajjiyah, namun tidak bersifat
dharuri. Contohnya adalah transaksi sewa menyewa tempat
tinggal, yang penting untuk kebutuhan manusia namun
tidak menjadi keharusan seperti dalam kategori pertama.22

Tingkatan kedua dari maslahah berkaitan dengan
menjaga kebutuhan umum manusia, meskipun kebutuhan
tersebut tidak mencapai tingkat darurat. Ini berarti bahwa
manusia tidak akan mengalami kesusahan atau kesulitan
dalam menjalankan tugas-tugasnya dalam kehidupan ini
jika kebutuhan yang diperlukan ini tidak terpenuhi. Namun,
ketiadaan pemenuhan kebutuhan ini tidak akan
menyebabkan kehancuran atau keretakan dalam kehidupan
manusia seperti halnya ketika kebutuhan darurat tidak
terpenuhi, melainkan mereka hanya akan mengalami
kesulitan dalam kehidupan ini.

22 Al-Juwaini, A/-Burhan Fi Ushul Figh, jilid 2, hlm 79.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 215



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

3. Maslahah Tingkatan Ketiga
e 3 pF e aSly il dele Yy Bl 3y i gl Y L

yly Db 5l i e b o1 5%y W a8 3 S &
o)

Tingkatan ketiga adalah maslahah yang bertujuan
untuk memperoleh kemuliaan atau menghindari kehinaan.
Ini termasuk dalam upaya menjaga moral dan akhlak yang
baik, misalnya dengan menjaga kebersihan seperti
mengangkat hadas dan menghilangkan kotoran.?

Tingkatan ketiga ini terkait dengan kegunaan dalam
kehidupan, seperti kebutuhan untuk mencapai kemuliaan
atau menghindari kehinaan. Tujuan utamanya adalah
memastikan moral dan akhlak yang baik terjaga (makarim
al-akhlaq).

Kebutuhan ini bersifat universal, sehingga setiap
individu di setiap waktu diharapkan untuk menjaga dan
mewujudkannya. Untuk memastikan terpenuhinya manfaat
dari kategori ini, syari'ah menegaskan perlunya menjaga
kebersihan, seperti membersihkan diri dari hadats dan
menghilangkan kotoran. Meskipun kebersihan bukanlah
kebutuhan daruri atau hajji, namun memiliki fungsi dalam
meningkatkan manfaat atau keuntungan dalam kehidupan
sehingga kehidupan menjadi lebih sempurna.

4. Maslahah Tingkatan Keempat

23 Al-Juwaini, iilid 2, hlm 79.
Tasyri’: Journal of Islamic Law,

Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor
Page | 216



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

e o] giie 4 dpaill Joady 35 505 b 4] adw Y L
s Al ey S o8 7o doad 3 I AL 3, ol
Sk < 2 o o2l s

Tingkatan keempat adalah maslahah yang tidak
termasuk kebutuhan daruri atau hajjiyah, dan namun
pelaksanaannya dianjurkan. Perbedaannya dengan kategori
ketiga adalah bahwa realisasi maslahah ini melibatkan situasi
yang keluar dari ketentuan umum, seperti dalam kasus
pembatasan masa perbudakan untuk memungkinkan
pembebasan diri.2

Al-Juwaini mengungkapkan bahwa tingkatan keempat
dari manfaat ini sebenarnya mirip dengan kategori ketiga,
tetapi memiliki perbedaan dalam prosedurnya. Manfaat
yang berasal dari kategori keempat ini terkait dengan
situasi-situasi yang merupakan pengecualian dari ketentuan
umum qiyas. Sebagai contoh, dalam hal ketentuan mengenai
al-kitabah yang mengatur masa perbudakan (hamba
mukatab), bertujuan untuk memungkinkan pembebasan
diri, dan ini dianjurkan baginya. Pelaksanaan pembatasan
waktu  (al-kitabah) tersebut, yang mengakibatkan
pembebasan, melibatkan situasi-situasi yang tidak tercakup
dalam ketentuan qgiyas, seperti transaksi (mu'amalah) antara
majikan dan hamba, atau pertukaran milik antara majikan
dan hambea.

5. Maslahah Tingkatan Kelima

> Al-Juwaini, jilid 2, him 80.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 217



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

;\&?\}jsﬂfbw&aiﬂ‘ﬁj&ﬁ&mw@z;hyu
e blia) gl o] 4B b o jay liny 2056 o Sl

Tingkatan kelima adalah maslahah yang tidak memiliki
makna asal, kebutuhan daruri, kebutuhan hajjiyah, atau
dorongan untuk memperoleh kemuliaan. Contohnya adalah
ibadah badaniyah mahdah yang mungkin sulit dipahami
maknanya secara terperinci, namun secara keseluruhan
memiliki nilai dan makna spiritual yang penting.2>

Al-Juwaini mengilustrasikan contoh dari kategori
manfaat ini sebagai aktivitas ibadah badaniyah mahdah.
Menurutnya, makna dan manfaat dari setiap aktivitas secara
individu, seperti jumlah raka'at dalam salat atau hal serupa,
tidak jelas dan sulit dipahami. Namun, secara keseluruhan,
ibadah salat tersebut memiliki makna yang jelas, seperti
memperkokoh ketaatan dan kesetiaan hamba kepada Allah,
memperbarui janji dan mengingat Allah untuk mencegah
perbuatan tercela. Dari penjelasan mengenai kategori
manfaat ini, dapat dipahami bahwa Al-Juwaini menganggap
ada manfaat yang tidak jelas secara spesifik dalam setiap
aspeknya, namun secara keseluruhan, makna dan
manfaatnya bisa dipahami; dan dia memandang manfaat
seperti itu sebagai kategori terakhir. Selanjutnya, dari
penjelasan tersebut juga dapat disimpulkan bahwa Al-
Juwaini meyakini bahwa makna dari aktivitas ibadah secara
individu tidak dapat dipahami dengan jelas, oleh karena itu
dia menempatkan ibadah badaniyah mahdah dalam

%5 Al-Juwaini, iilid 2, hlm 80.
Tasyri’: Journal of Islamic Law,

Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor
Page | 218



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

kategori tersendiri yang berbeda dari empat kategori
manfaat sebelumnya.

KONSEP BAYI TABUNG

A. Definisi Bayi Tabung
Bayi tabung, yang juga dikenal sebagai In Vitro

Fertilization (IVF), merupakan sebuah teknik reproduksi
buatan di mana sel telur dan sperma manusia dipertemukan
di luar tubuh wanita. Proses ini bertujuan untuk mencapai
kehamilan tanpa melalui hubungan seksual.26

Biasanya, pertemuan antara sel telur dan sperma
terjadi di dalam saluran tuba. Namun, dalam IVF, sel telur
yang telah matang diambil dari ovarium dan dibuahi
dengan sperma dalam suatu medium cair. Embrio yang
terbentuk kemudian ditempatkan kembali ke dalam rahim
untuk mengalami perkembangan lebih lanjut. Proses ini
dapat dilakukan di laboratorium dan embrio yang
dihasilkan dapat disimpan atau langsung ditempatkan
dalam rahim ibu. Teknik ini sering menjadi pilihan bagi
pasangan yang mengalami masalah dengan saluran tuba
atau organ reproduksi lainnya yang menghambat proses
pembuahan alami.

Pertama kali berhasil diterapkan pada manusia, bayi
tabung menjadi terobosan medis yang signifikan. Louise
Brown, bayi pertama yang lahir melalui teknik ini pada 25
Juli 1978 di Inggris, menjadi simbol kesuksesan dalam
bidang reproduksi. Sejak itu, teknik bayi tabung terus

26 Sufriadi Pulungan and Ahmad Misbakh Zainul Musthofa, “Hukum
Bayi Tabung Dalam Pandangan Islam,” The Renewal of Islamic Economic Law 2,
no. 2 (2021): hlm 18, https://jurnalidaqu.ac.id/index.php/al-
ikhtisar/article/view/65.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 219



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

mengalami perkembangan dan telah membantu banyak
pasangan yang mengalami kesulitan untuk memiliki anak.2”

Prosedur bayi tabung melibatkan pengambilan sel
telur wanita dan sperma pria, yang kemudian dicampurkan
di luar tubuh dalam tabung khusus. Setelah terjadi
pembuahan, embrio yang terbentuk kemudian ditempatkan
kembali ke dalam rahim untuk mengalami perkembangan
selanjutnya hingga lahir. Bagi pasangan yang kesulitan
memiliki anak karena masalah reproduksi, prosedur ini
menjadi harapan untuk mendapatkan keturunan.

Untuk pasangan yang mengalami kesulitan reproduksi
akibat gangguan pada organ reproduksi wanita,
pengambilan sel telur dapat dilakukan melalui dua metode.
Pertama, sel telur diambil dengan menggunakan penjepit
setelah ovarium dipegang, dan cairan folikel yang berisi sel
telur diperiksa dengan mikroskop. Metode kedua
melibatkan penggunaan USG untuk menuntun jarum ke
folikel yang berisi sel telur melalui vagina, dan kemudian sel
telur diisap dengan menggunakan teknik pengisapan
laparoskopi.?

B. Jenis-jenis Bayi Tabung
Proses bayi tabung, atau In Vitro Fertilization (IVF),
melibatkan beberapa tahapan yang penting dalam usaha

27 Fuadi Isnawan, ‘“Pelaksanaan Program Inseminasi Buatan Bayi
Tabung Menurut Hukum Islam Dan Hukum Positif Indonesia,” Jurnal Kajian
Agama,Sosial Dan Budaya 1 olume 4, no. 2 (2019): hlm 180; Abdul Wahab
Syakhrani, Stai Rasyidiyah Khalidiyah Amuntai, and Rahniatul Jannah,
“Inseminasi Dan Bayi Tabung,” JK: Jurnal Kesehatan 1, no. 5 (2023): hlm 645.

2 Latifah et al, “HUKUM BAYI TABUNG DALAM AGAMA
ISLAM The Law Of Test Tube Babies,” Jurnal Hukum Dan Sosial, 2023, hlm
122; Oozoa, MALE AND SPERM FACTORS THAT MAXIMIZE IVF
SUCCESS, hlm 148.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 220



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

untuk mencapai kehamilan. Berikut adalah beberapa jenis
yang umum dilakukan dalam teknik bayi tabung:

1. Sperma dan sel telur dari pasangan suami isteri,
kemudian embrionya dipindahkan ke dalam rahim sang
istri

2. Sperma dan sel telur dari suami isteri, kemudian
embrionya dipindahkan ke dalam rahim wanita lain atau
ibu pengganti (surrogate mother)

3. Sperma dari suami dan sel telurnya berasal dari wanita
lain atau melalui donor, lalu embrionya ditrans-
plantasikan ke dalam rahim istri

4. Sperma dari lak-laki lain atau donor, adapun sel telurnya
berasal dari isteri kemudian embrionya
ditransplantasikan ke dalam rahim istri

5. Sperma dari laki-laki lain, dan sel telurnya berasal dari
isteri lalu embrionya ditransplantasikan ke dalam rahim
wanita lain atau ibu pengganti

6. Sperma dari suami, dan sel telurnya berasal dari wanita
lain, kemudian embrionya ditransplantasikan ke dalam
rahim wanita lain (surrogate mother)?

7. Sperma dan sel telurnya dari wanita, lau embrionya
ditransplantasikan ke dalam rahim istri

8. Sperma dan sel telurnya berasal dari donor laki-laki lain,
kemudian embrionya ditransplantasikan ke dalam rahim
wanita lain sebagai ibu pengganti (surrogate mother).30

Menurut Salim, meskipun ada delapan jenis bayi
tabung yang telah dapat dilakukan secara teknologis, namun

dalam penggunaan praktisnya hanya lima jenis yang

2 Lahia David, “ASPEK HUKUM TERHADAP BAYI TABUNG
DAN SEWA RAHIM DARI PERSPEKTIF HUKUM PERDATA 1 Oleh:
David Lahia 2 Lex Privatum V, no. 4 (2017): hlm 130,
http:/ /www.hukumonline.com/klinik/detail /1t4c562a3b4b.

30 Syamsuddin, “Problematika Bayi Tabung,” Journal of Islamic Family
Law 01, no. 2 (2020): hlm 41,

httE: // ejournal.iainealoeo.ac.id / indeX.EhE /maddika.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 221



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

umumnya diterapkan yaitu jenis pertama, kedua, ketiga,
keempat dan ketujuh. Hal ini karena setiap pasangan suami-
isteri memiliki kondisi khusus ketika mereka ingin memiliki
anak, sehingga mereka memilih salah satu dari lima jenis
yang ada. Alasan pemilihan jenis tersebut didasarkan pada
faktor penyebab infertilitas masing-masing pasangan. 3!

C. Indikasi Bayi Tabung

Bayi Tabung adalah salah satu opsi yang bisa
digunakan untuk membantu pasangan yang mengalami
infertilitas. Namun, perlu dipertimbangkan dengan matang
oleh dokter yang merawat dan pasangan tersebut sebelum
memutuskan apakah "Bayi Tabung" merupakan solusi yang
tepat. Menurut Hadi (1991), indikasi untuk menggunakan
"Bayi Tabung" meliputi:
1. Masalah pada pihak istri

a. Kelainan pada saluran tuba merupakan indikasi utama
untuk melakukan FIV-ET ("Bayi Tabung"). Kelainan ini
seringkali menjadi penyebab utama infertilitas,
mencakup sekitar 25-50% kasus. Kelainan ini biasanya
disebabkan oleh infeksi atau endometriosis.
Rekonstruksi tuba atau FIV-ET adalah opsi perawatan
untuk pasangan yang mengalami masalah ini.

b. Endometriosis juga merupakan masalah yang sering
menyebabkan infertilitas. = Endometriosis  dapat
mengganggu fungsi reproduksi melalui beberapa
mekanisme, seperti pembuntuan tuba atau perlekatan
jaringan. Masalah lain yang ditimbulkan oleh
endometriosis adalah tingginya angka keguguran,
mencapai sekitar 34%-46%.

31 Irham Dongoran, “Bayi Tabung Dalam Tinjauan Hukum Islam
(Analisis Maqashid Syari’ah),” TAQNIN: Jurnal Syariah Dan Hukum 2, no. 1

(2020): hlm 72-73, httES://doi.or§/10.30821/taﬂnin.inl .7604.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 222



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

c. Faktor-faktor lain seperti masalah pada serviks atau
infertilitas idiopatik juga menjadi pertimbangan untuk
menggunakan "Bayi Tabung" .32

2. Masalah pada pihak suami

a. Untuk pihak suami, parameter seperti konsentrasi,
motilitas, dan morfologi sperma menjadi penilaian
utama kesuburan. Jika terdapat faktor imunologis, FIV
direkomendasikan. Jika tidak, maka konsentrasi,
motilitas, = dan  morfologi  sperma  menjadi
pertimbangan untuk jenis perawatan yang tepat,
seperti FIV atau GIFT (Transfer Gamet Intrafallopian)

b. Jika jumlah sperma dalam ejakulasi sedikit atau
bahkan tidak ada sama sekali, teknik seperti ICSI
(Injeksi Spermatozoa ke dalam Sitoplasma Sel Telur)
atau TESE (Ekstraksi Sperma Testis) dapat
dipertimbangkan.33
Jadi, "Bayi Tabung" menjadi pilihan terapi yang

kompleks dan harus dipilih dengan hati-hati berdasarkan
kondisi pasangan yang bersangkutan serta evaluasi

menyeluruh oleh tim medis yang terlibat.

D. Proses bayi Tabung
Proses teknik bayi tabung melibatkan beberapa
langkah yang harus dilalui:
1. Stimulasi Indung Telur: Pada tahap awal ini, istri diberi
obat untuk merangsang indung telur guna meningkatkan
produksi ovum. Berbeda dengan proses alami di mana

32 Andy Kiristiyan, “Jurnal Keperawatan,” Jurnal Keperawatan 16, no. 1
(2024): him 1165.

3 Bambang Wasito and Taufiq Hidayat, “Apa Dan Bagaimana
Fertilisasi Dengan Bantuan,” Jurmal Kedokteran Y ARSI 13, no. 1 (2019): hlm
2-4, https://doi.org/10.33476/iky.v13i1.1058; Mutimmatul Ayda and Wiwin
Hendpriani, “Penerimaan Diri Terhadap Infertilitas,” Jurnal Ilmu Psikologi Dan
Kesehatan, 2018, hlm 174.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 223



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

hanya satu ovum matang setiap siklus haid, obat tersebut
mendorong produksi beberapa ovum. Pematangan sel
telur dipantau melalui pemeriksaan darah dan
ultrasonografi setiap hari.

2. Pengambilan Sel Telur: Setelah ovum sudah matang, sel
telur diambil melalui prosedur suntikan vagina di bawah
bimbingan ultrasonografi.

3. Fertilisasi Sel Telur: Selanjutnya, suami diminta untuk
menyumbangkan sperma. Sperma diproses dan hanya
yang berkualitas baik yang akan digunakan untuk
membuahi sel telur istri dalam laboratorium. Sel telur dan
sperma yang sudah dipertemukan ini dibiakkan untuk
beberapa waktu sebelum dipantau untuk pembelahan sel.

4. Pemindahan Embrio: Jika fertilisasi berhasil, embrio yang
terbentuk akan dipindahkan ke rahim istri melalui vagina
setelah 2-3 hari.

5. Pengamatan Kehamilan: Setelah embrio berhasil
diimplantasikan, kehamilan akan dipantau. Jika tidak ada
menstruasi setelah 14 hari, dilakukan pemeriksaan
kencing untuk memastikan kehamilan. Konfirmasi lebih
lanjut dapat dilakukan dengan ultrasonografi seminggu
kemudian.34

Selama kehamilan, istri disarankan untuk menghindari

pekerjaan berat untuk mencegah risiko keguguran. Jika

kehamilan terjadi, proses kelahiran akan dijalani,
memerlukan waktu sekitar 9 bulan 10 hari.

HASIL TEMUAN

3 Hizkia Rendy Sondakh, “ASPEK HUKUM BAYI TABUNG DI
INDONESIA,”  Acta Universitatis Agriculturae et Silviculturae  Mendelianae
Brunensis 53, no. 9 (2015): hlm 68-69,
http://publications.lib.chalmers.se/records/ fulltext/245180/245180.pd %0
Ahttps:/ /hdlhandle.net/20.500.12380/245180%0Ahttp://dx.doi.org/10.10
16/j.jsames.2011.03.003%0Ahttps://doi.org/10.1016/.g+.2017.08.001%0A

httE://dx.doi.org/l0.1016/2.Erecamres.2()l4.12.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 224



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

Implementasi Konsep Maslahah Al-Juwaini dalam
Penyelesaian Kasus Bayi Tabung

Salah satu maslahah manusia yang diinginkan dan
diatur oleh syariat adalah menjaga kelangsungan eksistensi
manusia melalui keturunan (hifdz an-nasl). Oleh karena itu,
syariat menetapkan peraturan hukum berupa pernikahan.

By Aol e 0pby B Aol e g ol sl g0 KA )
Jo lwad G el G o J8 I el (o) 1] B

e el ly ogld pl el s U oS, sy 228

Pernikahan disyari'atkan dalam rangka memelihara
kedua pasangan (suami istri) itu dari kejahatan perbuatan
zina, dan untuk berbagai tujuan (kemaslahatan) lainnya
(vang diraih melalui persyari'atan nikah). Seorang wanita
yang merdeka membutuhkan jaminan keterpeliharaan
dirinya bersama pasangan yang halal, yaitu suaminya, Dan
tujuan Syari dalam membentengi keduanya (pasangan
suami istri tersebut) adalah ketentuan hukum yang satu,
akan tetapi tatkala sang suami laki-laki memiliki kewajiban
tertentu dalam hal nafkah dan mahar, maka dia juga
memiliki hak-hak tertentu pula.®

Dari keterangan di atas, dapat dipahami bahwa salah
satu tujuan maslahah yang hendak dicapai dalam sebuah
pernikahan adalah keturunan (mempunyai anak). Hal itu
sesuai dengan pendapat mazhab Syafi'i yang menyatakan

3 Al-Juwaini, “Al-Burhan Fi Usul Al—Fiﬂh,” jilid 2, hlm 75.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 225



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

bahwa maslahah dari sebuah pernikahan yaitu i tanasul
(mendapatkan keturunan).

jika tujuan nikah yakni [i tanasul (mendapatkan
keturunan) dikaitkan dengan persoalan hukum mengikuti
program bayi tabung, maka akan ditemukan titik temu
antara keduanya. Sebagaimana telah dijelaskan bahwa
program bayi tabung biasanya diikuti oleh pasangan suami
istri yang tidak kunjung mendapatkan anak disebabkan
munculnya gangguan atau hambatan yang menghalangi
proses pembuahan dan kehamilan secara alami. Sementara
di satu sisi, pasangan tersebut sangat mengharapkan
memiliki keturunan. Maka, secara langsung terdapat hajat
(kebutuhan) yang hendak dipenuhi dan ada maslahah yang
hendak diwujudkan.

Berdasarkan dua pertimbangan hukum tersebut,
program bayi tabung bagi pasangan suami istri tersebut
dianggap diperbolehkan. Program ini merupakan upaya
untuk memenuhi kebutuhan akan keturunan dan sebagai
sarana untuk mencapai tujuan pernikahan tersebut. Hal ini
sesuai dengan prinsip bahwa dalam keadaan darurat,
kebutuhan yang mendesak diperlakukan seolah-olah itu
adalah keadaan darurat.3

Namun, ketika program bayi tabung melibatkan
penggunaan sperma dan ovum dari pasangan suami-isteri
namun embrio dipindahkan ke rahim ibu pengganti, baik
istri yang lain atau wanita lain, sebagian kalangan

% Arifin, “Penyelesaian Hukum Sewa Rahim Pada Program Bayi
Tabung Perspektif Kitab Al-Burhan Fi Ushul Al-Figh Karya Imam Al-
Juwaini,” hlm 49; Nur Komala, “Kewarisan Anak Hasil Proses Bayi Tabung
(Wasiat Wajibah Sebagai Hak Waris Anak Hasil Surrogate Mother Ditinjau
Dari Berbagai Aspek Hukum Di Indonesia),” Indonesian Journal of Islanic Law
1, no. 1 (2018): him 72.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 226



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

memperbolehkannya, terutama jika itu adalah satu-satunya
cara untuk mendapatkan keturunan. Namun, ada
kelemahan dalam argumen ini. Ketika embrio dipindahkan
ke rahim wanita lain, terutama dalam hal warisan dan
nasab, ini dapat menimbulkan masalah yang lebih besar,
dan dapat bertentangan dengan prinsip-prinsip penting
dalam syariah.?”

Penggunaan rahim wanita lain juga menimbulkan
mudharat yang lebih besar, diantaranya kerancuan status
anak baik dalam hal nasab, kewalian dan kewarisan, dan
beban psikologis pihak suami, istri dan wanita yang
rahimnya disewa. Secara khusus berkaitan dengan
kewarisan, maka secara langsung hal ini bertentangan
dengan konsep hifdz al-maal (menjaga harta) sebagai maqashid
syariah pokok. Karena anak yang lahir nantinya nasabnya
hanya diikutkan dengan wanita yang melahirkannya, tidak
kepada pemilik sperma.38

Selain itu, jika yang digunakan adalah akad sewa
maka dalam kasus sewa Rahim terdapat satu syarat yang
tidak terpenuhi terkait obyek sewa. Sebagaimana diketahui
bahwa memang sperma dan ovum tidak termasuk najis,
namun percampuran antara keduanya setelah berubah
menjadi ‘alagah (segumpal darah yang melekat pada dinding

37 Honainah, Dominikus Rato, and Dyah Ochtorina Susanti, “Status
Nasab Dan Kewarisan Anak Hasil Sewa Rahim Perspektif Hukum Islam
Dominikus Rato University of Jember , Indonesia Dyah Ochtorina Susanti
University of Jember , Indonesia Pendahuluan Tujuan Perkawinan Salah
Satunya Adalah Untuk Terhindar Dari Perbuat,” Rechtenstudent Jonrnal 4, no.
April (2023): hlm 71, https://doi.org/10.35719/rch.v4i1.225.

3 Mohammad Fahrudi Noer Farida Ulvi Na’imah, “Nasab Bayi
Tabung Dalam Prespektif Hukum Islam Dan Maqasid Syari’Ah,” A/~
"Adalah : Jurnal Syariab Dan Hukum Islam 4, no. 2 (2019): hlm 150,

httES://doi.org/m.?)l 538/adlh.v4i2.550.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 227



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

rahim), maka ia sudah berubah menjadi najis. Hal ini erat
kaitannya dengan penyewaan rahim. Sebab, pemindahan sel
telur yang telah dibuahi dalam tabung gelas ke dalam rahim
wanita, berlangsung ketika sudah menjadi embrio.
Meskipun dalam hal ini yang dipersewakan bukan sperma
dan ovum melainkan rahim. Tetapi, dalam kasus seperti ini,
ada hubungan timbal balik, yakni pemilik rahim dibayar
sesuai dengan perjanjian oleh wanita lain sebagai pemilik
ovum. Berarti hukum keduanya sama.®

Di samping itu, rahim wanita dianggap suci dan
bukanlah  sesuatu = yang bisa  disewakan atau
diperjualbelikan. Menyewakan rahim dapat melibatkan
penentuan nasab yang tidak dibolehkan dalam Islam. Selain
itu, persoalan memiliki anak adalah hak dari Allah, dan
menyewakan rahim dapat dianggap sebagai pelanggaran
terhadap prinsip-prinsip agama.

Berdasarkan pertimbangan ini, penggunaan bayi
tabung dengan mengambil sperma atau ovum dari donor
dan memindahkan embrio ke rahim istri atau wanita lain
dihukumi sebagai haram. Hal ini karena proses tersebut
melibatkan tindakan yang tidak terhormat dan dapat
menyebabkan campur aduk nasab.

KESIMPULAN

Permasalahan bayi tabung atau yang dikenal dengan
in Vitro Fertilization and Embryo Transfer (IVF-ET) dalam
dunia kesehatan ini, jika dilihat dari konsep maslahah Imam

% Said Agil Husin Munawar, Hukum Islam Dan Pluralitas Sosial
(Jakarta: Penamadani, 2004), hlm 113; Latifah et al, “HUKUM BAYI
TABUNG DALAM AGAMA ISLLAM The Law Of Test Tube Babies,” him
122.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 228



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

Al-Juwaini dalam kitabnya Al-Burhan fi Ushul Figh ini,
maka hukumnya diperbolehkan dengan syarat sumber
sperma dan ovum dari pasangan suami, lalu disemaikan dan
dipindahkan ke dalam rahim itu sendiri. Karena adanya
maslahah  dharuri yang ingin dicapai dalam sebuah
penikahan.

Namun, ketika program bayi tabung tersebut
melibatkan penggunaan rahim wanita lain untuk
memindahkan embrio, terdapat sejumlah masalah etis dan
hukum yang timbul, seperti kerancuan status anak dalam
hal nasab, kewarisan, dan beban psikologis bagi semua
pihak yang terlibat. Penggunaan rahim wanita lain juga
bertentangan  dengan  prinsip-prinsip agama dan
menyebabkan masalah hukum terkait najis dan sewa rahim.
Oleh karena itu, penggunaan bayi tabung dengan
pengambilan sperma atau ovum dari donor dan
penempatan embrio ke rahim wanita lain dihukumi haram.

DAFTAR PUSTAKA

Abu Bakar, Hadariansyah. “Konsep Af'Al Al-Ibad Dalam
Pemikiran Teologi Tokoh-Tokoh Besar Aliran
Asy’Ariyah.” Ilmu Ushuluddin 8, no. 1 (2009): 49-70.

Al-Hambali, Alauddin Abu Hasan. Al-Tahbir Syarah Al-
Tahrir Fi Ushul Figh. Pertama. Riyadh: Maktabah Al-
Rusyd, n.d.

Al-Juwaini. Al-Burhan Fi Ushul Figh. Edited by Saleh bin
Muhammad bin ‘Uwaidhah. Beirut: Dar al-Kutub al-
[Imiyah, n.d.

Al-Juwaini, Imam al-Haramain Abu al-Ma’ali Abdul Malik
ibn Yusuf. “Al-Burhan Fi Usul Al-Figh.” Two Parts in
One  Volume. Qatar: Qatar University, 1997.
http:/ /scholar.google.com/scholar?hl=en&btnG=Searc
h&q=intitle:Al-Burhan+Fi+Usul+al-Figh#0.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 229



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

Al-Sufyani, Abid bin muhammad. As-Tsabat Wa As-Syumul
Fi Al-Syariah Al-Islamiyyah. Mekkah: Maktabah al-
manarah, n.d.

Al-Zarkasyi, Badr Al-Din. Tasynif Al-Masami’ Bi Jam'il
Jawami” Li Tajuddin Al-Subkiy. Edited by Abdul Aziz.
Mesir: Maktabah Qurtubah, n.d.

Arifin, Mohamad Zaenal. “Penyelesaian Hukum Sewa
Rahim Pada Program Bayi Tabung Perspektif Kitab Al-
Burhan Fi Ushul Al-Figh Karya Imam Al-Juwaini.”
Syarie 3, no. 3 (2020): 35-54. https:/ /stai-binamadani.e-
journal.id/Syarie/article/view /162.

Ashur, Ibn. Magashid Syariah Al-Islamiyah. Edited by
Muhammad al-Habib bin Abu Al-Khaujah. Qatar:
Wizarah al-Awqaf wa as-Shu’tan al-Islamiyah, 2004.

Ayda, Mutimmatul, and Wiwin Hendriani. “Penerimaan
Diri Terhadap Infertilitas.” Jurnal Ilmu Psikologi Dan
Kesehatan, 2018, 39-48.

Bahrudin, Moh. Ilmu Ushul Figh. Journal of Chemical
Information and Modeling. Vol. 53, 2019.

Dongoran, Irham. “Bayi Tabung Dalam Tinjauan Hukum
Islam (Analisis Maqashid Syari'ah).” TAQNIN: Jurnal
Syariah  Dan  Hukum 2, no. 1 (2020): 70-87.
https://doi.org/10.30821/taqnin.v2i1.7604.

Farida Ulvi Na'imah, Mohammad Fahrudi Noer. “Nasab
Bayi Tabung Dalam Prespektif Hukum Islam Dan
Magqasid Syari’Ah.” Al-""Adalah: Jurnal Syariah Dan
Hukum  Islam 4, mno. 2  (2019):  149-76.
https:/ /doi.org/10.31538 /adlh.v4i2.550.

Hasyim, Muhammad Syarif. “Al-Asy’ariyyah: Studi
Tentang Pemikiran Al-Baqillani, Al-Juwaini, Al-

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 230



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

Ghazali.” Hunafa 2, no. 3 (2005): 209-24.

Hizkia Rendy Sondakh. “ASPEK HUKUM BAYI TABUNG
DI INDONESIA.” Acta Universitatis Agriculturae et
Silviculturae Mendelianae Brunensis 53, no. 9 (2015): 1689-
99.
http:/ /publications.lib.chalmers.se/records/ fulltext/24
5180/245180.pdf%0Ahttps:/ /hdl.handle.net/20.500.123
80/245180%0Ahttp:/ /dx.doi.org/10.1016/j.jsames.2011
.03.003%0Ahttps:/ /doi.org/10.1016/j.gr.2017.08.001 %0
Ahttp:/ /dx.doi.org/10.1016/j.precamres.2014.12.

Honainah, Dominikus Rato, and Dyah Ochtorina Susanti.
“Status Nasab Dan Kewarisan Anak Hasil Sewa Rahim
Perspektif Hukum Islam Dominikus Rato University of
Jember , Indonesia Dyah Ochtorina Susanti University
of Jember , Indonesia Pendahuluan Tujuan Perkawinan
Salah Satunya Adalah Untuk Terhindar Dari Perbuat.”
Rechtenstudent Journal 4, no. April (2023): 63-77.
https:/ /doi.org/10.35719/rch.v4i1.225.

Idris, Muh. “Bayi Tabung Dalam Pandangan Islam.” Jurnal
Al-Adl 12, no. 1 (2019): 64-75.

Isnawan, Fuadi. “Pelaksanaan Program Inseminasi Buatan
Bayi Tabung Menurut Hukum Islam Dan Hukum
Positif Indonesia.” Jurnal Kajian Agama,Sosial Dan
Budaya Volume 4, no. 2 (2019): 179-200.

Komala, Nur. “Kewarisan Anak Hasil Proses Bayi Tabung
(Wasiat Wajibah Sebagai Hak Waris Anak Hasil
Surrogate Mother Ditinjau Dari Berbagai Aspek Hukum
Di Indonesia).” Indonesian Journal of Islamic Law 1, no. 1
(2018): 65-81.

Kristiyan, Andy. “Jurnal Keperawatan.” Jurnal Keperawatan
16, no. 1 (2024): 383-96.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 231



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

Kusumastuti, Adhi, and Ahmad Mustamil Khoiron. Metode
Penelitian Kualitatif (Issue Metode Penelitian Kualitatif).
Lembaga Pendidikan  Sukarno Pressindo. Semarang:
Lembaga Pendidikan Sukarno Pressindo, 2019.
http:/ /fip.um.ac.id/wp-
content/uploads/2015/12/3_Metpen-Kualitatif. pdf.

Lahia David. “ASPEK HUKUM TERHADAP BAYI
TABUNG DAN SEWA RAHIM DARI PERSPEKTIF
HUKUM PERDATA 1 Oleh: David Lahia 2.” Lex
Privatum V, no. 4 (2017): 130-37.
http:/ /www hukumonline.com/klinik/detail /1t4c562a
3b4b.

Latifah, Merlin Karinda, Rizky Vaira, Isrowiyatun Daiyah,
and Tri Tunggal. “HUKUM BAYI TABUNG DALAM
AGAMA ISLAM The Law Of Test Tube Babies.” Jurnal
Hukum Dan Sosial, 2023, 6.

Munawar, Said Agil Husin. Hukum Islam Dan Pluralitas
Sosial. Jakarta: Penamadani, 2004.

Nasiri, Nasiri. “Menela’ah Konsep Maqasid Al-Shari “‘Ah Al-
Juwayni Dalam Kitab Al-Burhan Fi Usul Al-Figh.”
Syaikhuna: Jurnal Pendidikan Dan Pranata Islam 6, no. 2
(2015): 98-126.

Oozoa, David Mortimer. MALE AND SPERM FACTORS
THAT MAXIMIZE IVF SUCCESS. Edited by R. John
Aitken. Inggris: CAMBRIDGE UNIVERSITY PRESS,
2020.

Pulungan, Sufriadi, and Ahmad Misbakh Zainul Musthofa.
“Hukum Bayi Tabung Dalam Pandangan Islam.” The
Renewal of Islamic Economic Law 2, no. 2 (2021): 83-90.
https:/ /jurnal.idaqu.ac.id/index.php/al-
ikhtisar/article/view /65.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 232



Tasyri” Journal of Islamic Law, Vol. 3 No. 2, Juli 2024

Rizqi, Ikhsan Nur. “Maqashid Syari © Ah Perspektif Imam
Haramain Al -Juwayni” 7 (2021).

Sarwat Ahmat, Lc., MA. “Maqoshid Syari’ah.” Jurnal Skripsi,
2019, 20.

Syamsuddin. “Problematika Bayi Tabung.” Journal of Islamic
Family Law 01, mno. 2 (2020): 2775-7161.
http:/ /ejournal.iainpalopo.ac.id/index.php/maddika.

Taimiyyah, Ibn. Jami” Al-Masa’il. Edited by Muhammad Aziz
Syams. Beirut: Dar Ibn Hazm, n.d.

Turmudi, Asep Hedi. “Sejarah Pemikiran Ushul Figh
(Menuju  Metode  Penemuan  Hukum  Islam
Kontekstual).” Foramadiahi: Jurnal Kajian Pendidikan Dan
Keislaman 11, no. 2 (2019): 213.
https://doi.org/10.46339/foramadiahi.v11i2.205.

Wahab Syakhrani, Abdul, Stai Rasyidiyah Khalidiyah
Amuntai, and Rahniatul Jannah. “Inseminasi Dan Bayi
Tabung.” JK: Jurnal Kesehatan 1, no. 5 (2023): 644-56.

Wasito, Bambang, and Taufiq Hidayat. “Apa Dan
Bagaimana Fertilisasi Dengan Bantuan.” Jurnal
Kedokteran ~ YARSI 13, no. 1 (2019): 1-13.
https:/ /doi.org/10.33476/jky.v13i1.1058.

Yuslem, Nawir. “Al-Burhan Fi Ushul Al-Figh: Kitab Induk
Usul Fikih (Konsep Mashlahah Imam Al-Haramain Al-
Juwayni Dan Dinamika Hukum Islam),” 2007.

Tasyri’: Journal of Islamic Law,
Prodi Ahwal al-Syakhshiyyah STAI Nurul Iman Parung-Bogor

Page | 233



